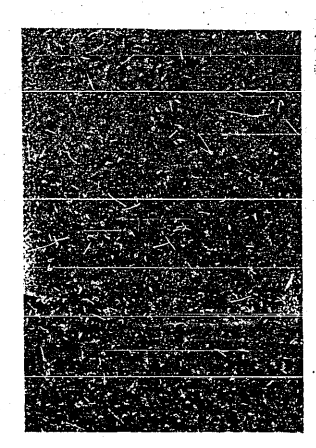
## Rosa Luxemburg aujourd'hui





#### Gabriella Bonacchi

tuition, ultérieurement in, Winnicot n'est pas lienne des femmes où idividualisante revêt les Elle touche également e qui ne rentre pas dans emburg est plus indivible montrent ex lettres, ic. En un mot, elle agit e femme dans la pensée.

#### Féministe et révolutionnaire

Kevin Anderson (City University of New York)

Comme étudiant de Raya Dunayevskaya, qui travaille sur Rosa Luxemburg, je voudrais faire quelques remarques sur son dernier livre qui porte sur Marx, Luxemburg et le mouvement de libération des femmes et s'intitule: Rosa Luxemburg, Women's Liberation and Marx's Philosophy of Revolution (New Jersey, Humanities Press et Sussex, Harvester Press, 1982). Je ne peux pas résumer ici toute la conception de Dunayevskaya de la dialectique de Marx.

Je voudrais mentionner une dimension nouvelle de cet ouvrage de Dunayevskaya, le rapport qu'elle établit entre Luxemburg et le mouvement de libération des femmes. La dimension féministe de Luxemburg dont parle Dunayevskaya ne relève pas d'une perception de Luxemburg comme féministe au sens moderne du terme.

Mais il y a plus chez elle sur ce sujet qu'on ne le pensait jusqu'à présent : surtout les écrits contre le militarisme et pour le droit de vote des femmes que Luxemburg a rédigés spécialement pour les femmes. Ensuite, le livre répond à J.P. Nettl qui intitule les années 1906-1909 « les années perdues ». Enfin, et c'est le plus important, mes remarques concernent notre époque actuelle. Dunayevskaya écrit, je la cite : « Notre époque est celle qui a vu le surgissement de tout un Tiers Monde nouveau – afro-asiatique, latino-américain, au Proche-Orient – ainsi que du mouvement de libération des femmes

### Rosa Luxemburg aujourd'hui

Textes réunis et présentés par

Claudie WEILI. et Gilbert BADIA

P.U.V.

# Rosa Luxemburg aujourd'hui

Luciano Amodio

Jan Dziewulsky

Kevin Anderson

Victor Fay

Gilbert Badia

Narihiko ito

Gabriella Bonacchi

Annelies Laschitza

Michael Löwy

Christel Neusüss

Thierry Paquot.

Fritz Weber

Presses Universitaires de Vincennes

qui, d'une idée, est devenue un mouvement. Notre époque est celle qui peut enfin voir Luxemburg dans son ensemble, en tant que théoricienne révolutionnaire et féministe, ceci sans qu'elle en ait eu conscience. Une nouvelle réalité existe aussi bien du point de vue du mouvement de libération des femmes que du rapport entre spontanéité et organisation, qui marque notre époque.» (p. 190-191) \*.

Donc, selon Dunayevskaya, la rupture personnelle et privée avec Leo Jogiches et la rupture publique avec les réformistes Kautsky et Bebel en 1910-11, ne révèlent pas seulement le rapport entre la libération des femmes et la révolution dans la vie et dans la pensée de Luxemburg. Elle essaie aussi de montrer comment l'éclair de génie de Luxemburg sur la montée de l'impérialisme au début du xxº siècie fut le moyen pour Kautsky et Bebel d'éviter l'affrontement avec elle en sombrant dans la phallocratie. Par exemple, la rupture avec Kautsky s'est accompagnée de calomnies spécieuses et sexistes contre Rosa Luxemburg dans les lettres échangées entre Kautsky, Bebel et Victor Adler.

Dunayevskaya montre comment nous devrions voir sur ce point la question des femmes, bien que Luxemburg n'en ait pas été consciente. Par exemple, s'interroge Dunayevekaya, pourquoi faitelle soudain référence à Penthésilée dans sa lettre à Mathilde Wurm du 28 décembre 1916? : « Je te le dis : dès que je pourrai remettre le nez dehors, je m'en vais harceler et prendre en chasse votre bande de grenouilles, à son de trompe, à coups de fouet, en lâchant sur elle mes molosses - j'allais écrire : telle Penthésilée - mais, par Dieu, vous n'êtes pas des Achille 1. »

Surtout, pour Dunayevskaya, la question c'est le dialogue nécessaire entre le mouvement actuel de libération des femmes et l'actualité de la révolution ainsi que de la dialectique de Marx. Ce n'est vas un appel pour que les féministes d'aujourd'hui imitent le mouvement des femmes de Luxemburg et de Clara Zetkin. Dunayevskaya écrit dans une critique de la gauche (et des gauchistes): «Cessez de nous dire, même à travers les voix des femmes (de la vieille gauche) combien le mouvement socialiste allemand des femmes était grand. Nous savons combien de groupes d'ouvrières Clara Zetkin a organisés et que c'était un vrai mouvement de masse. Nous savons aussi qu'aucune d'entre elles, y compris Zetkin et Luxemburg, n'a mis en évidence le sexisme dans le parti. Dans aucun

1. Rosa Luxemburg, Textes, Paris, édit. Sociales, 1982, p. 318.

<sup>\*</sup> Les chiffres entre parenthèses renvoient à l'ouvrage de Raya Dunayerskaya

ent. Notre époque est celle on ensemble, en tant que te, ceci sans qu'elle en ait ite aussi bien du point de femmes que du rapport marque notre époque.

lure personnelle et privée lque avec les réformistes t pas sculement le rapport plution dans la vie et dans ussi de montrer comment outée de l'impérialisme au Kautsky et Bebel d'éviter dans la phallocratie. Par accompagnée de calomnies exemburg dans les lettres et Adler.

is devrions voir sur ce point xemburg n'en ait pas été nayevskaya, pourquoi faits sa lettre à Mathiide Wurm lès que je pourrai remettre ndre en chasse votre bande de fouet, en lâchant sur elle nthésilée – mais, par Dieu,

question c'est le dialogue e libération des femmes et la dialectique de Marx. Ce les d'aujourd'hui imitent le get de Clara Zetkin. Dugauche (et des gauchistes): les voix des femmes (de la nt 'socialiste allemand des ien de groupes d'ouvrières vrai mouvement de masse, elles, y compris Zetkin et ne dans le parti. Dans aucun

e Raya Demayevskaya.

cas nous ne vous permettrons de masquer votre sexisme sous le shibboleth (slogan): la révolution sociale d'abord. » (p. 100-101).

Dunayevskaya a découvert, surtout dans les derniers écrits de Marx, dans ses Cahiers ethnologiques, une dialectique très nouvelle et ouverte sur les rapports homme/femme. Ces Cahiers contiennent une critique de tous les marxistes d'après Marx sur la libération des femmes, à commencer par Friedrich Engels dans l'Origine de la famille.

Dunayevskaya a également présenté dans son livre une critique de Rosa Luxemburg en tant qu'économiste marxiste, en exposant quelques aspects nouveaux qui tient la dialectique et l'économie politique. Dunayevskaya critique l'Accumulation du capital de Rosa Luxemburg, l'excès de faveur dont y jouit la sous-consommation et sa sous-estimation des possibilités d'auto-émancipation des masses colonisées, en dépit de son importante et émouvante critique de la barbarie de l'impérialisme.

En outre, selon Dunayevskaya, ce n'est pas seulement une question politique ou économique, mais aussi philosophique. Ainsì, la conception de la dialectique reste chez Luxemburg étroitement matérialiste, en ce sens qu'elle ne va pas vraiment au-delà de la dialectique d'Engels ou de la IIe Internationale. Par exemple, Dunayevskaya montre que, même si Luxemburg a lu certains fragments des Manuscrits de 1844 de Marx que Mehring avait découverts, elle les a qualifiés de « fragments disjoints de l'activité intellectuelle de Marx » (p. 117). Dunayevskaya situe le problème de Rosa Luxemburg économiste dans un nouveau contexte, nou seulement économique et politique mais aussi philosophique, en liant ensemble de manière tout à fait neuve une critique de la théorie de l'accumulation de Luxemburg et son opposition politique à toute forme de nationalisme et sa conception de la dialectique. Si l'impérialisme fut la source de l'accumulation du capital et non l'exploitation du travail dans les pays capitalistes, alors : « c'est cette force, et non pas les ouvriers, qui causera la chute du capitalisme. La nécessité historique de la révolution prolétarienne s'évanouit >

« En d'autres termes, la dialectique comme mouvement de libération et comme méthodologie est entièrement absente. Toutes ces centradictions coexistent sans jamais s'agglutiner pour produire un mouvement. Ce qui, selon Hegel "précède la conscience sans

contact mutuel" et que Lenine a qualifié d'"essence de l'antidialectique" est en effet la pierre de touche de l'erreur de Luxemburg »... « Luxemburg révolutionnaire perçoit le gouffre sans fond entre sa théorie et son activité révolutionnaire et elle vient au scours de Luxemburg .» Longtemps avant que le capitalisme ne s'effondre à cause de l'épuisement du monde non-capitaliste, écrit Luxemburg, les contradictions du capitalisme, internes et externes, seront telles que le prolétariat le renversera (p. 45).

L'exemple révolutionnaire vivant de Luxemburg, sa théorie de la spontanéité et sa conception de la démocratie révolutionnaire après la révolution (dans sa célèbre critique de la Révolution russe), et la dialectique totale et révolutionnaire de Marx, nous fournissent de nouveaux points de départ pour les mouvements actuels de libération des femmes, ainsi que pour d'autres mouvements d'opposition et de libération. Il faut opérer une distinction entre Marx et tous les marxistes d'après Marx pour comprendre le type de rapport qu'esquisse Dunayevskaya.

Pour résumer, ce nouveau livre de Dunayevskaya ouvre une discussion sur la personne de Luxemburg dans sa globalité: économiste, féministe, spontanéiste et surtout révolutionnaire. Luxemburg, comme révolutionnaire féminine dans une gauche dominée par les hommes et comme théoricienne de la spontanéité et de la démocratie révolutionnaire après la révolution, reste extrêmement pertinente pour les mouvements révolutionnaires et sociaux actuels: pour les révolutionnaires d'Amérique centrale contre l'impérialisme américain de Reagan, ou pour la jeune opposition ouvrière, antinucléaire et antiraciste dans les soi-disant, démocraties occidentales – les États-Unis, la France et l'Allemagne de l'ouest –, ou pour la jeunesse et les femmes iranieunes en lutte de l'ouest –, ou pour la jeunesse et les femmes iranieunes en lutte contre Khomeiny, ou pour le mouvement Solidarnošč en Pologne contre le capitalisme d'État russe. C'est pourquoi Dunayevskaya termine son livre Rosa Luxemburg, Women's Liberation and Marx's Philosophy of Revolution sur ce qu'elle appelle le défi absolu de notre époque: la théorie de la révolution en permanence de Marx.